
Philémon Vincent (1860-1929)

Philémon VINCENT, 
 son « Manuel de religion

chrétienne » 
et la dérive des églises
baptistes de son temps.

___________________________________

Critique et exposition 
de son pseudo-christianisme                 
 par Pasteur Raymond

www.EgliseBibliqueBaptisteMatoury.fr

   ___________________________________

Actes 20:29-30
29  Je sais qu'il s'introduira parmi vous,
après mon départ, des loups cruels qui
n'épargneront pas le troupeau,
30  et qu'il s'élèvera du milieu de vous des
hommes qui enseigneront des choses
pernicieuses, pour entraîner les disciples
après eux. 

      – l’Apôtre Paul aux anciens d’Éphèse.

Les enseignements de Philémon Vincent sur les peines éternelles et sa
dénégation de celles-ci sont ce qui semblent ressortir le plus en ce qui le
concerne de ce qui est retracé dans l’histoire du mouvement baptiste français,
mais tristement ses faux enseignements sur ce sujet ne sont que la pointe de
l’iceberg d’un panoplie de faux enseignements.  

1



Auguste Sabatier
(1839-1901)

Selon [Auguste Sabatier],
la foi religieuse naît d'une
aspiration de l'esprit humain
vers un idéal qui s'exprime
sous la forme d'un certain
nombre de croyances
pouvant prendre la forme de
dogmes religieux, et que
ceux-ci se succèdent dans
un ordre non quelconque. Il
est le fondateur  du
symbolo-fidéisme, courant
de pensée dû à son association avec Eugène
Ménégoz.
      Il insiste sur le fait que le monde a changé depuis
les débuts du christianisme en sorte que la
terminologie décrivant la foi biblique sont
incompréhensibles pour le peuple d'aujourd'hui. Il
soutient que le christianisme a toujours adapté ses
formes et son langage aux situations culturelles
particulières qu'il rencontrait et aux modernismes de
chaque époque.
      Un deuxième point clef de sa pensée est le rejet
d'une croyance religieuse fondée sur la seule autorité
biblique. Toute la croyance doit passer le filtre de la
raison et de l'expérience, et l'esprit doit s'ouvrir aux
faits nouveaux, aux événements et aux vérités,
quelle qu'en soit la source. Aucune question n'est
close ou déterminée et la religion ne peut être un
domaine protégé contre l'examen critique. Si la Bible
est l'œuvre d'auteurs intégrés et déterminés par leurs
contextes historique et social, ce texte n'est ni
surnaturel ni l'infaillible dépôt de la révélation divine;
le livre n'a rien d'inhérent et ne possède
aucune autorité absolue. L'essence du 
christianisme remplace l'autorité de 
l'écriture et des institutions ecclésiales.
[Wikipedia]

!
Col. 2:8

Quand on fait l’analyse de son « Manuel de religion chrétienne » à la lumière de
la Parole de Dieu, on commence à comprendre plus comment sa formation
théologique auprès de professeurs de tendance libérale a créé un genre de
synthèse, de croisée, entre la
théologie humaniste et naturaliste
libérale et la foi évangélique qu’il
a entendue dés sa jeunesse.
Tristement la foi qui en ressort,
un naturalisme à sauce
évangélique, n’est qu’un pieux
faux-évangile non-biblique.
 
C’est de l’intérieur, donc, de
l’assemblée des croyants que
Philémon Vincent est venu et, de
là, il a attiré à sa suite – à sa
dérive – nombres disciples et
églises vers un évangile tronqué
et ouvert à bien des opinions.  En
effet, Philémon Vincent était le
fils du pasteur baptiste pionnier
du Nord de la France, François
Vincent.  Sa mère était Evelyne
Cadot Vincent, fille du pasteur
baptiste Aimé Cadot.  François
et Evelyne étaient venus au
Seigneur par le témoignage du
pionnier baptiste de Jean-
Baptiste Crétin (voir Notes &
Récits sur les origines des églises
baptistes dans le nord de la
France... par Aimé Cadot). 

Tristement, il a choisi d’être
formé à la nouvellement formée
Faculté de théologie protestante
de Paris, sous Auguste Sabatier,
un moderniste, qui enseignait,
conjointement avec Eugène

2

https://eglisebibliquebaptistematoury.fr/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf


L’Église Baptiste du
48, rue de Lille, Paris.

Menegoz, ce qui allait être appelé plus tard le Symbolo-fidéisme.   

« Auguste Sabatier: ‹ Issu du camp évangélique, mais ouvert à toutes les grandes
tendances théologiques du temps, sa “pensée souple, tout en nuance”, donne corps

à ce que l’on a appelé le ‹ symbolo-fidéisme ›, option théologique proposant une

interprétation symbolique des Évangiles et des miracles de Jésus-Christ. » [Fath,
Thèse doctorale, p. 53].

Pour sa part, Menegoz développa plus la deuxième partie du Symbolo-
fidéisme. Fidèle à son modernisme, il redéfinit, même si pieusement, la foi
comme étant « la consécration de l’âme à Dieu », et la distingue des croyances
qu’une personne pouvait avoir – ce qui annule complètement tout côté objectif
de la vérité, et de la confiance en cette vérité... 

« Pour [Menegoz]], l'homme est uniquement sauvé par sa foi et non par ses
croyances, bien qu'il ne rejette pas l'importance de ces dernières en tant que
moyen pédagogique d'appréhender la théologie. Ainsi, il rejette les
confessions de foi et les discours théologiques, car ils ne seraient que
l'expression d'un temps et d'individus donnés... »[Wikipédia]

 [Critique du symbolo-fidéisme   https://theotex.org/perl/theotex_pgsvg.pl?bk=babut_fideisme#top ]

Même si Philémon Vincent lui-même ne gobe pas pour lui-
même la perspective Symbolo-fidéiste, on voit l’influence du
modernisme déteindre clairement dans ses croyances et le
mener à dévier des vérités bibliques de l’Évangile.

Quand Philémon Vincent est consacré pasteur au temple
baptiste, rue de Lille, le dimanche 13 juillet 1884, c’est M.
Lichtenberger, doyen de la faculté de théologie protestante
de Paris, à qui on a demandé de donner l’allocution. [Fath,
Thèse, tome 3, p. 125]

Même s’il était très proche de la famille, des parents, Jean-
Baptiste Crétin, on peut comprendre, n’y alla point. [Ibid]
    
Après quelques années de pastorat à l’Église Baptiste de St-
Etienne, Philémon Vincent devient le pasteur de l’Eglise
Baptiste de la rue de Lille, à Paris, en 1888.  L’église
connaît une croissance significative (en 1879, ils sont 120

3

https://theotex.org/perl/theotex_pgsvg.pl?bk=babut_fideisme#top


membres, en 1891, 135 membres, puis en 1892, autour de 200 membres [Fath,
Tome 1, p. 267-270]).

L’Église Baptiste de la rue de Lille avait été commencée en 1839 par un groupe
de croyants de convictions baptistes.  En 1873, avec l’aide financière de
l’ABFMS et de baptistes anglais, dont Charles Spurgeon, l’église s’est érigée un
lieu de culte et un auditorium de 600 places, au 48, rue de Lille.  

Ruben Saillens devient pasteur d’une nouvelle église parisienne en 1889,
l’Église Baptiste de la rue Saint-Denis, qui elle aussi connaît une grande
croissance (ils sont 215 membres en 1892 [Fath, p. 269-270]).  

Philémon Vincent et Ruben Saillens travaillent ensemble dans certains projets,
dont particulièrement l’Union Missionnaire Baptiste de Paris (1890-1893), une
union à l’initiative de la mission américaine.   

Mais ils prennent leur distance assez rapidement.

En effet, une crise est commencée par des accusations de Philémon Vincent à
l’égard de Ruben Saillens quant à des inconduites financières et autres dans sa
gestion.  Cette crise mène la mission ABFMS [American Baptist Foreign
Missionary Society (La société baptiste américaine des missions à l’étranger)]
qui soutenait les deux églises à mener une enquête et sa conclusion ne soutient
pas le bien-fondé des accusations.  Refusant d’en démordre, Philémon Vincent
désavoue cette conclusion, ce qui le place dans une position évidemment délicate
avec la mission.

L’ABFMS décide de lui annoncer qu’à partir du 1er novembre 1895, il ne pourra
plus être pasteur de l’église.  Ceci est une ingérence malheureuse et non-biblique
de la mission.  L’église n’aurait jamais dû être dans la position qu’elle était, avec
ses 200 membres et plus, à ce stade, de recevoir des fonds missionnaires.   Les
fonds missionnaires sont pour l’implantation d’une église selon le modèle du
Nouveau Testament, et ne devraient pas être continués à long-terme.  Sinon, ça
créé ce genre d’ingérence impropre de la part de la mission vis-à-vis de l’église
locale.  Rappelons-le: la garde de l’église est au pasteur (1 Pierre 5:1-4), pas à
une mission, ou à une dénomination, ou toute autre organisation religieuse.   En
contre-partie, le pasteur lui-même, doit être discipliné avec soin et sérieux par
l’église s’il y a départ de la saine doctrine ou de saine pratique (1 Tim. 5:19).  

4



D’ailleurs, ce qui s’est passé, c’est que Philémon Vincent avait l’appui de la
plupart de son église et donc la majorité des membres ont quitté l’église de la rue
de Lille pour commencer une autre église avec Philémon Vincent comme
pasteur.  Celle-ci deviendra connue par la suite comme l’Eglise Evangélique
Baptiste de l’avenue du Maine.  Celle-ci, à travers les dons sacrificiels de ses
membres, a pu pourvoir au besoin de leur pasteur et se construire un lieu de
culte, ce qui démontre que les fonds missionnaires empêchaient l’église de
devenir indépendante, comme elle aurait dû le devenir.  Car rappelons-le, le
modèle de la Bible est qu’à travers les dîmes et offrandes volontaires des
membres, une église implantée s’occupe de son pasteur, ou de ses pasteurs, et de
ses propres frais, sans compter par la suite ses dons missionnaires pour faire aller
l’évangile encore plus loin (voir 1 Cor. 9; Phil. 4).  

Mais revenons au problème bien plus fondamental, celui de l’enseignement de
Philémon Vincent.  Il est triste que la mission n’ait pas sonnée l’alarme.  Il est
encore plus triste que l’assemblée baptiste de la rue de Lille ait choisi Philémon
Vincent comme pasteur, sans s’assurer ou se soucier trop de la rectitude de ses
croyances et de ses enseignements.  Il est triste que beaucoup d’autres pasteurs
aient suivi ou du moins toléré la direction de l’enseignement de Philémon
Vincent.  

Il est vrai que c’est peut-être plus facile de voir ces choses avec le recul que l’on
a et comment s’est manifestée plus clairement avec le temps la direction que
prenait Philémon Vincent dans ses croyances (son « Manuel de la religion
chrétienne »  ne sera publié qu’en 1905).  Aussi, le fait qu’il venait « de
l’intérieur »  ne doit pas être oublié, et le vestige de bon enseignement et de bons
principes de foi qui étaient dans ces milieux étaient encore fort, ce qui est évident
à voir les belles et fortes paroles qui ont été communiquées en soutien au pasteur
Vincent quant il a été démis de sa fonction pastorale par l’ABFMS (pour un
aperçu évident de cela, voir Fath, Thèse, p. 303-304).  

Mais la piété autant apparente qu’elle fût dans les propos de soutien à leur
pasteur et la façade impressionnante d’un tel succès d’implanter une autre église
et se construire un grand lieu de culte n’étaient pas du tout causes suffisantes à
justifier l’insouciance doctrinale qu’il y avait.  Tant de gens qui professaient
l’évangile étaient endormis ou négligents face à leur devoir biblique qui les
incombaient de discerner correctement les problèmes fondamentaux que nous
verrons sous peu dans ce que Philémon Vincent croyaient et enseignaient.

5



LA DÉRIVE AU SEIN DES ÉGLISES BAPTISTES

Cette insouciance chez certains et cette tolérance chez d’autres se fait remarquer
par les efforts dans ces temps-là de créer une union baptiste entre les églises
baptistes de France. Lors des premières tentatives d’union entre les diverses
associations plutôt régionales de France, tentatives qui eurent lieu grosso-modo
en 1890-1895, ce n’était pas les problèmes concernant le genre d’enseignement
qui se donnait dans certaines églises qui causa souci, mais plutôt le fonds non-
réglé des accusations de Vincent à l’égard de Ruben Saillens.   

Ainsi, quand, en 1900, il y a un accord généralisé de laisser tomber les
divergences quant à ces affaires-là (voir Fath, Thèse, I, p. 308-309), il y a un
regain d’efforts à établir une union baptiste.  La mission ABFMS est en bonne
partie la source d’instigation de ces efforts, car elle est impliquée dans le soutien
des églises de part et d’autres, autant du spectre régionale que théologique; elle
soutient les églises du Nord de la France, dont plusieurs qui sont de tendances
plutôt modernistes, et des églises dans les autres régions de la France, dont
nombre sont très conservatrices théologiquement parlant.  D’ailleurs, il serait
bien de noter ici que « l’Église baptiste de l’Avenue du Maine conduite par
Philémon Vincent est pleinement réintégrée dès 1900 dans l’ensemble soutenu
par l’A.B.F.M.S. » (Fath, Thèse, vol. 1, p. 308).  Ceci est triste, à plusieurs
égards, non seulement par rapport au retour en arrière vis-à-vis des principes
d’autonomie ecclésiastique qui aurait dû être poursuivie selon le modèle
biblique, mais aussi, encore plus tragiquement, vis-à-vis du manque de vigilance
doctrinale et l’esprit inclusif, syncrétiste, dont fait preuve la mission ABFMS. 

Tristement, nous devons aussi faire remarquer que ces deux faiblesses et
manquements n’étaient pas juste dans l’ABFMS, mais aussi généralisées dans
les pasteurs et leurs églises, incluant ceux et celles qui étaient les plus
conservateurs et conservatrices.  Car leurs sensibilités théologiques n’étaient pas
assez pour éteindre en soi à ce moment-là les efforts à faire progresser la
tentative d’union des églises baptistes de France.  Ces efforts avaient déjà été
formalisés dans le fondement de l’Union Baptiste, en 1890, mais cette Union
opérait plus administrativement qu’autres choses. Le fait qu’il continuait d’y
avoir des efforts pour développer de plus en plus l’union de façon plus tangible
et pratique entre les diverses églises baptistes, qui incluaient déjà des pasteurs
et des églises aux enseignements pernicieux comme ceux de Philémon Vincent, 
marquait une nette faiblesse à l’égard de la vigilance doctrinale pour l’Évangile
et la saine doctrine à laquelle Dieu appelle les pasteurs et les églises dans tous
les âges (Philip. 1:27).

6



Le réveil de 1905 du pays de Galles a donné un souffle de revitalisation au
mouvement des églises baptistes, mais encore là, la direction de dérive du
mouvement progresse tout de même.  Car malgré plus d’entrain dans
l’évangélisation et les oeuvres missionnaires, le sel a continué a perdre peu à peu
de sa saveur à bien des places, et la vigilance doctrinale de ce qu’est l’Evangile
n’a pas été pas suffisamment au rendez-vous de ce nouvel élan de propager cet
Evangile.  Car ce n’est pas tout de propager un message, mais aussi faut-il que
le message soit le bon message à propager. Ce n’est pas à dire que l’Evangile,
droitement donné, était totalement absent des mini-réveils en France suivant
1905.  Non, pas du tout.  Dans bien des cas, c’est bien l’Evangile qui était
propagé, mais cette faiblesse de manque de vigilance doctrinale va contribuer à
la lente dérive doctrinale dans le mouvement des églises baptistes de France.  

Un des effets du réveil du pays de Galles et son entrain dans les églises baptistes
de France s’est traduit particulièrement à Paris d’un désir de renouveler l’entente
et la communion entre les trois églises baptistes principaux, 1) l’Eglise de la rue
de Lille, de laquelle était partie Philémon Vincent, 2) l’Église de la rue du Maine
que Philémon Vincent avait commencée et dont il était le pasteur, 3) et l’Église
Baptiste de la rue Saint-Denis, que Ruben Saillens avait commencée et dont il
était le pasteur.

Ce regain d’entrain après 1905 vers l’entente et l’union est ressentie au-delà de
Paris, à travers le pays et un congrès est organisé pour le 11 et 12 juin 1905;
beaucoup d’églises répondent à l’appel.  Le congrès de Pentecôte, comme il fût
appelé, tenu à Paris, à l’Eglise de la rue de Lille, reçut près de 300 à 350
congressistes, venant principalement des églises baptistes du Nord de la France,
mais « toutes les tendances et toutes les régions y étaient représentées », comme
nous relate l’historien Sébastien Fath (p. 321).  Celui-ci continue en relatant
aussi :

« Philémon Vincent, d’un naturel habituellement pondéré, fut emporté
d’enthousiasme. L’occasion lui laisse “dans le coeur un immense espoir”219
qu’il exprime dans un éditorial de La Pioche et le Truelle . . . Quant au vieil
Aimé Cadot, président du congrès (avec trois vice-présidents, Ruben
Saillens, Rausch et J.Carlier, pasteur à la rue de Lille), il pouvait relever le
profond besoin manifesté d’une communion rapprochée entre baptistes de
tous horizons ». (Fath, p. 321).

7



De tous horizons... est justement le problème, quand ces horizons incluent de tels
enseignements que ce qu’on voit dans le « Manuel de la religion chrétienne » de
Philémon Vincent.  

Ce n’est pas que personne n’avait remarqué les enseignements que Vincent et
d’autres enseignaient depuis déjà belles lurettes.  Justement, le fait que « de tous 
horizons » est invoqué, les divergences de directions théologiques étaient bien
connues, même si justement, ils ne voulaient pas vraiment en reconnaître la
signification de la portée.  

Ceci va ressortir particulièrement quand il y a un retour à essayer d’approfondir
la coopération à travers l’Union Baptiste après la première guerre mondiale.  Au
Congrès de 1920, tenue le 26 juillet 1920 à Paris à l’Église de la rue de Lille,
l’effort portera particulièrement à créer conjointement une école de formation
théologique pour la formation de pasteurs et d’ouvriers. 

À ce niveau, les deux tendances et directions générales que prenaient les deux
camps que formaient ensemble la trentaine d’églises représentée à ce congrès
étaient celles-ci : le camp des églises du nord (franco-belge), appuyé par le
leadership inclusif de la mission ABFMS, qui détenaient largement les cordons
de la bourse, était derrière une approche inclusive des diverses positions
doctrinales présentes au sein des églises baptistes pour mieux travailler
ensemble, tandis que l’autre camp, celui des églises de l’Association Franco-
Suisse, était soucieux d’avoir une école de formation biblique qui tiendrait
clairement à l’autorité divine et plénière de la Bible, et la saine doctrine qui s’en
suit. 

Le problème n’était pas que les faux enseignements comme ce qu’enseignait
Philémon Vincent sur les peines éternelles (ou plutôt sur le non-lieu des peines
éternelles) n’étaient pas reconnus et rejetés, mais plutôt que ce rejet n’allait pas
suffisamment loin.  On acceptait de faire parti d’une union où de tels
enseignements étaient donnés, mais on ne voulait pas d’école de formation
biblique qui permettrait à des professeurs d’enseigner ce genre de choses.
  
L’opposition la plus évidente dans ce sens venait d’Arthur Blocher, le gendre de
Ruben Saillens, et de son épouse, Madeleine Blocher-Saillens.  Arthur était
depuis 1905 pasteur de l’église baptiste que Ruben Saillens avait fondée en 1889. 
Cette église était devenue occupante à partir de 1911 des lieux du 48, rue de
Lille, et à cette occasion donc, en 1920, elle accueille le congrès de l’Union
Baptiste. 

8



Et leur opposition est scellée avec la décision de se retirer de l’Union Baptiste. 
Mais aucune autre église de l’Association franco-suisse ne suit pour l’instant.  

Maintenant il est de plus louable pour les Blocher et leur église baptiste d’avoir
été fermes à ne pouvoir soutenir qu’une école de formation biblique qui serait
claire sur sa position de croire et enseigner la pleine autorité de la Bible en tant
que la Parole de Dieu.  D’autres vont suivre l’année d’après, dans le congrès de
1921, et, menés par Robert Dubarry, ils vont former en 1923 l’Association des
Eglises Évangéliques Baptistes de langue Française (AEEBF).  

Mais la question qui n’a pas été soulevée à ce moment-là était vis-à-vis de la
nature exacte des faux enseignements de Philémon Vincent et d’autres de ces
églises.  Personne à ce moment-là ne semblait vouloir même soulever la question
à savoir si la foi de Philémon Vincent était selon le vrai Évangile ou non.  

Philémon Vincent était un pasteur d’une très grande influence et acceptation au
sein des églises baptistes de la fédération Franco-Belge.  Il faisait partie à part
entière à l’Union Baptiste et était présent en personne lors de leur congrès de
1920, loin d’être reconnu et exposé comme le loup en habit de brebis qu’il était
(cf. Act. 20:29-30).

Mais de toute apparence, le discernement approprié concernant la nature même
de ces faux enseignements et leurs implications à fausser jusqu’au message
même de l’Evangile était singulièrement manquant, que ce soit par ignorance ou
par négligence.  

Voici ce qu’Arthur Blocher a écrit dans une lettre pour expliquer sa décision de
sortir de l’Union.  

 « (...) La première place devant être donnée à la Bible, Parole vivante de
Dieu, je ne pouvais admettre qu’on supportât l’erreur sous prétexte de
support fraternel.  Après une nuit de réflexion et de prières, j’envoyais au Dr
Franklin ma démission. Je vous l’ai envoyée ensuite, car pour travailler dans
l’harmonie au salut des âmes il ne suffit pas, à mon avis, d’être d’accord sur
certains “enseignements suprêmes, essentiels au salut” mais il faut être
d’accord sur l’autorité de la Bible intégrale dans laquelle nous n’avons pas
le droit de choisir ce que nous devons croire ou rejeter. Je demande à Dieu
de hâter le temps où nous serons unis sur ce point. Ce sera mon bonheur, et
celui de l’église de la rue de Lille de rentrer dans l’Union Baptiste dès que
n’y seront plus admises que les églises bâtissant sur le fondement de la Bible

9



intégral, ce qui rendra impossibles les séances telles que nous les avons eues
à notre dernier congrès.» [Arthur Blocher, Lettre à Paul Pelcé, le 3.9.1920,
op. cit., pp.4-5. (Fonds Blocher-Saillens)(Cité par Fath, p. 366-367)]

Même s’il est réjouissant qu’Arthur Blocher ait trouvé l’autorité de la Bible
intégrale si importante, il est néanmoins attristant que sa prise de position n’ait
pas été plus loin, comme il aurait fallu.  Car il est évident qu’Arthur Blocher ne
doutait aucunement que lui et Philémon Vincent s’entendait sur les
« enseignements suprêmes, essentiels au salut ».  On peut comprendre donc
pourquoi ils étaient dans la même union pour si longtemps.  

Nous pouvons comprendre, jusqu’à un certain point, par la manière qu’il parlait
souvent, comment Philémon Vincent fût accepté comme un confrère, même
parmi les plus conservateurs des pasteurs baptistes de ce temps-là.  Nous verrons
plus loin spécifiquement les enseignements plus détaillés de Philémon Vincent,
dans son Manuel de religion chrétienne, mais ici, citons-le pour donner un
exemple à quel point il parlait quasiment le même langage pour ce qui concerne
l’Évangile.  Ses paroles sont très pieuses.

« Cher frère,
Ne soyez pas anxieux au sujet de ma théologie. A propos de Jésus-Christ, je
prêche et enseigne qu’Il est Dieu, manifesté dans la chair. Qu’en Lui est la
plénitude divine. Je crois à sa naissance virginale, à son expiation pour nos
péchés, sa résurrection corporelle, son ascension. J’ose affirmer qu’il n’y a
pas en France d’école de théologie plus conservatrice que la nôtre, exceptée
peut-être celle de nos frères méthodistes que je ne connais pas du tout.
Depuis 30 ans je prêche et j’écris sans scandaliser ni troubler quiconque.
Naturellement, j’ai ma façon d’expliquer tous les faits chrétiens mais je les
considère comme des faits. Parmi les pasteurs de l’Association franco-suisse,
il y a longtemps que plusieurs ont pris position contre les peines éternelles,
et voient dans le livre de Jonas un récit allégorique. Cependant, M.Blocher
était membre de leur comité. Cette différence théologique n’est pas la cause
de son retrait. Le motif de son attitude présente doit être cherché ailleurs.”
[Philémon Vincent, lettre au Dr Franklin, 2 septembre 1920, citée par Michel
Thobois, lors de sa conférence historique lors de la Pastorale de
l’Association Évangélique des Églises, 21-24 avril 1987 » (Cité par Fath, p.
369-370)]

Même si ce qu’il dit sonne très évangélique par moment, il y a quand même une
indice importante qu’il avait sa propre manière de voir ces choses... puisqu’il le

10



dit carrément : « naturellement, j’ai ma façon d’expliquer tous les faits
chrétiens ».  Cette façon de personnellement expliquer tous les faits n’a pas sa
place.  Notre tâche est de comprendre ce que Dieu dit dans Sa Parole, la Bible. 
Même si aucun deux chrétiens auront la même exacte compréhension de ce qui
est écrit sur tout ce qui est écrit dans ses détails, il n’en est pas moins absolut que
ce n’est pas à nous d’y mettre une tournure personnelle, et le fruit de cette
approche est dans les faux enseignements naturalistes que nous voyons dans son
« Manuel de religion chrétienne », comme nous verrons ci-bas.  Cette façon de
« personnaliser » la foi, l’enseignement de la Bible, est peut-être ce que son
biographe, Robert Farelly, voulait dire quand il a parlé de « l’ingénuité de sa
foi... »

« (...) Initié par ses maîtres à l’exercice de la méthode historique et de la
critique scientifique des textes, il avait su conserver néanmoins son
indépendance intellectuelle et l’intrépide ingénuité de sa foi. Ses adhésions
clairvoyantes à certaines des positions de la science, il les avait
subordonnées aux exigences de sa foi. Sans crainte et aussi sans reniements,
il avait pu accepter d’un regard lucide et ferme ce que la science apporte de
secours et de renfort à une foi ardente, nourrie aux sources spirituelles ».
[Robert Farelly, Philémon Vincent, Méditation sur sa vie et son oeuvre,
Paris, Les Livres Bleus, s. d., p.17 (cité par Fath, p. 294)]

Donnons un autre exemple de la manière que Philémon VINCENT pouvait
sonner très pieux.

« Le vent du réveil souffle partout, l’air spirituel que nous respirons est un
air de réveil. Nos Églises seront-elles les seules à ne pas profiter des
bénédictions qui s’annoncent? Des Églises exclusivement composées de
croyants ne sont-elles pas les plus qualifiées pour prendre la tête d’un si
glorieux mouvement? Autrefois, nous pouvions excuser nos faibles progrès
en prétendant que l’union des Églises rivales avec l’État nous créait une
situation méprisée et difficile. Aujourd’hui la séparation des Églises et de
l’État nous met sur le même rang que les Églises concurrentes. A nous de
montrer, par une vitalité supérieure, la valeur de nos principes, et de prouver
au monde que la vérité scripturaire est bonne à suivre en matière
ecclésiastique comme dans tout domaine religieux et moral ».  (Philémon
Vincent, éditorial “Le Réveil et nos Églises”, La Pioche et la Truelle, n°236,
1er août 1905, p.1. [Cité par Fath, Thèse, p. 316-317]) 

11



Mais avec ses paroles pieuses venaient aussi le reste de son enseignement qui
commençait à déroger aux doctrines bibliques dans lesquelles, jusqu’à là, les
églises baptistes croyaient.  Lui, et d’autres, ont ouvert le bal dans ces
changements d’enseignement, et ceux qui étaient favorables ou tolérants à ces
changements n’y voyaient qu’une souplesse doctrinale.

Par exemple, Aimé CADOT, dans ses Notes et récits se montre favorable à
Philémon Vincent et sa direction souple...  Il était poli envers Jean Baptiste
Crétin mais de toute évidence soutenait l’ouverture théologique au sein des
églises baptistes. L’historien baptiste Fath remarque à ce propos dans sa thèse.

Ce type de critique « en creux » se retrouve en particulier dans les Notes et
récits... d’Aimé Cadot, pasteur de Chauny (baptisé par Jean-Baptiste Crétin,
il était rattaché à la famille Vincent). Après avoir fait le portrait du rigoureux
Crétin, à la « nature sage, recueillie, perspicace, allant au fond des choses »
138, il lui oppose un peu plus loin le portrait de Victor Lepoids, d’un
« caractère aimable, accommodant, toujours prêt aux concessions
charitables, en vue de la paix », d’un « esprit tolérant », d’un « coeur gai et
bienveillant »139. En soulignant avec tant d’insistance la tolérance et
l’ouverture conciliante de Lepoids (ainsi que sa gaieté), il fait ressortir toutes
les qualités qui faisaient peut-être défaut selon-lui au baptiste « strict »
Crétin, qui, sans être un diviseur, était cependant moins porté à une tolérance
bienveillante qu’à l’ardent souci de faire jaillir la vérité dans la controverse...
[Fath, p. 291]

Mais quelle est la nature de cette « souplesse » théologique?   Pour ceux qui ne
la trouvaient pas particulièrement problématique, ils ont continué d’emboîter le
pas à cet élan de largesse doctrinale.  La Fédération d’Églises Évangéliques
Baptistes de France a été inclusive dès le départ, car c’était en somme les églises
qui voulaient continuer à s’associer et travailler dans l’Union Baptiste avec
Philémon Vincent et d’autres qui enseignaient comme lui, ne voulant pas
considérer ses enseignements comme des choses pernicieuses.  La Fédération
n’est jamais revenue de son adoption d’une largesse d’esprit et son refus de se
tenir pour et proclamer le vrai évangile, se satisfaisant de croire sans croire à la
Bible.  La Fédération est membre de l’Alliance Baptiste Mondiale, qui depuis
son départ ne tient pas pour le vrai évangile, mais pour le faux évangile d’un
message inclusif d’un christianisme générique, propre à chacun.  

Pour ceux qui y voyaient des problèmes assez graves, même si non
fondamentaux, ils sont soit devenus indépendants (comme l’église baptiste du

12



pasteur Arthur Blocher) ou commencé l’Association des Églises Évangéliques
Baptistes de France.  

Mais les problèmes de son enseignement sont fondamentaux, et vont au coeur de
ce qu’est l’Évangile.  

  ____________________________

CRITIQUE ET CITATIONS

Dans son Manuel de religion chrétienne, Philémon
Vincent expose ses pensées et ses enseignements sur Dieu
et sa vision du christianisme.  

Pour vous permettre de voir pour vous-même les faux
enseignements de M. Vincent, son manuel est disponible
intégralement à l’adresse ou lien ci-après.  Aussi,  nous en
faisons nombre de citations ci-bas, celles qui sont les plus
clairement faussées ou problématiques.  Nous n’avons pas
tout commenté de ce qui mériterait d’être commenté, nous
n’avons commenté que sur ce qui est le plus flagrant.  

https://eglisebibliquebaptistematoury.fr/wp-content/uploads/2026/01/manuel-
de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf

RÉSUMÉ DES COMMENTAIRES

Comme vous pourrez voir, même s’il écrit parfois en des termes très forts de
l’amour de Dieu, de Sa grâce, de sa foi en Jésus, de sa foi en l’Évangile, etc., il
enseigne de fausses doctrines sur plusieurs points :

 - Il écrit d’une perspective naturaliste (humaniste) et inclusive.  Non seulement
il n’appelle jamais la Bible la Parole de Dieu, encore moins la considère-t-il la
Parole infaillible et autoritaire de Dieu; plutôt il dit « ce livre est-il depuis
longtemps l'instrument.de choix dont Dieu se sert pour amener les hommes à sa
connaissance » (page 46). Ceci n’est pas anodin, car 1 Thessaloniciens 2:13 est
claire que la vraie foi est de reconnaître que la Parole de Dieu est réellement la
Parole même de Dieu, et non pas la parole des hommes.  « C’est pourquoi nous
rendons continuellement grâces à Dieu de ce qu’en recevant la parole de Dieu,

13

https://eglisebibliquebaptistematoury.fr/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf
https://eglisebibliquebaptistematoury.wordpress.com/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf
https://eglisebibliquebaptistematoury.wordpress.com/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf


que nous vous avons fait entendre, vous l’avez reçue, non comme la parole des
hommes, mais, ainsi qu’elle l’est véritablement, comme la parole de Dieu, qui
agit en vous qui croyez. » Sans cette foi que la Bible est réellement la Parole
même de Dieu, il n’est donc d’aucune surprise que nous retrouverons dans
l’enseignement de Philémon Vincent les autres problèmes graves qui suivent. 
Mais, comme vous le verrez, son naturalisme est plus que juste sur la nature de
ce qu’est la Bible, mais sur son contenu et ses enseignements.

 - Il a une fausse conception de la Trinité, présentant à la place de trois personnes
en un seul Dieu l’idée d’un genre de modalisme unitarien qui serait quelque
chose comme ceci: il y a un seul Dieu et le côté de Dieu qui est transcendant,
c’est le Père; le côté immanent de Dieu, c’est le Saint-Esprit, et pour ce qui est
de Jésus, Dieu nous est venu en Jésus. Il en découle beaucoup de faux
enseignements sur Dieu, sur la personne de Jésus-Christ (e.g. Jésus était un «
homme possédé du Dieu immanent »(p. 134), et sur la personne du Saint-Esprit.

 - Il contredit la Parole de Dieu aussi quand il enseigne que l’Humanité (avec H
majuscule, selon lui) fait un tout, que Dieu va sauver.  Pour ce, donc, il enseigne
à tort l’annihilationisme, qui permet qu’à la fin toute l’Humanité soit sauvée. 

 - Ses enseignements sur l’Église et les temps de la fin sont faussés, et vont dans
le sens que l’Église va faire entrer le royaume, avec l’évangile et les bienfaits
dans la société qu’elle apporte.

 - Ses enseignements sur le salut et la conversion sont aussi tordus; la repentance
et la foi sont des choses que Dieu donnerait aux gens; M. Vincent ne parle pas
dans le sens biblique que la repentance est un bris de coeur, une réelle et
profonde tristesse selon Dieu que Dieu commande aux pécheurs d’avoir envers
Lui (2 Cor. 7:10)... que la foi est une confiance à avoir envers Dieu, sans laquelle
il est impossible de lui être agréable (Héb. 11:6), que la foi est de se confier dans
ce que Dieu a dit et révélé (1 Jean 5:10-12; 1 Thess. 2:13).  Pour ce qui est de la
conversion, ça se fait, selon lui, consciemment ou inconsciemment, petit à petit,
ce qui, encore une fois, est contraire à ce que la Parole de Dieu enseigne sur le
sujet (Jean 5:24; Rom. 13:11). 

 - Il tord aussi gravement l’enseignement biblique sur la conséquence de ne pas
se convertir à Christ de son vivant, et sur les peines éternelles des perdus, ce qui
annule les avertissements de Dieu concernant le besoin de se repentir et de croire
avant que vienne le jugement, après la mort (Apoc. 20:11-15; Héb. 9:27; Mat.
7:13-14).  

14



En somme, de par ses traditions humaines, il annule la Parole de Dieu, comme
les Pharisiens faisaient dans Matthieu 15:1-6.

« Il leur répondit : Et vous, pourquoi transgressez-vous le commandement de
Dieu au profit de votre tradition ?...  Vous annulez ainsi la Parole de Dieu au
profit de votre tradition. » (Mat. 15:3-6)

« Prenez garde que personne ne fasse de vous sa proie par la philosophie et par
une vaine tromperie, s’appuyant sur la tradition des hommes, sur les rudiments
du monde, et non sur Christ. » (Colossiens 2:8)

CITATIONS du Manuel de religion chrétienne 

EXEMPLE DE PAROLES QUI SEMBLENT TRÈS ÉVANGÉLIQUE.

« Définition de la foi évangélique. — La foi évangélique a pour objet la
personne de Jésus-Christ. Elle consiste à recevoir avec une confiance
parfaite ce que Jésus nous donne. Or, il nous donne :
lº Le pardon de Dieu, qu’il nous a mérité par son sacrifice rédempteur, et
avec le pardon, l’assurance du salut et la paix de l’âme,
2º Surtout il se donne aussi lui-même à nous; car il vient habiter par son
Esprit dans notre coeur, afin de nous communiquer son caractère, son amour
de Dieu, son amour des hommes, et son espérance céleste. » (p. 14).

COMPRÉHENSION INCLUSIVE DU CHRISTIANISME
  

« Nos frères catholiques ...  » (pp. 17,  54)

« Cependant la vraie foi et la vraie charité ne restèrent jamais sans
représentants sur la terre; toujours le Christ vivant eut ses témoins dans le
monde : tantôt dans le sein même de l’Eglise romaine, certains moines tels
que saint Bernard, saint François d’Assise, ou certains groupes d’humbles
chrétiens, comme les Amis de Dieu; tantôt, en dehors de la communion
romaine, rejetées et persécutées par elle, d’importantes agglomérations
religieuses telles que les Cathares ou Albigeois, remarquables par l’austérité

15

https://eglisebibliquebaptistematoury.fr/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf


de leur vie, les Vaudois, qui rejetaient la messe, le purgatoire, le culte des
saints, et qui se vouaient à la diffusion des saintes Ecritures ». (pp. 252-253)

[[Le fait que M. Vincent est inclusif de diverses groupes qui tenaient à des enseignements
contradictoires et opposés sur l’Évangile, est une indication d’un problème fondamental
à sa conception de la vérité.]]

SA PERSPECTIVE EST NATURALISTE

« Les idées qu'ils [les païens] ]se font de la divinité sont parfois très
grossières, mais tous l’adorent. La croyance en dieu est donc un élément
caractéristique de la nature humaine ». (p. 22) 

[[Les païens ne font pas juste adorer grossièrement Dieu, mais ils sont rebelles et
incrédules et remplacent la vérité par leur mensonge (Rom. 1:18-32)]].

« comme lorsque les Réformateurs au nom de l’Evangile renouvellent la
Chrétienté,...» (p. 44) 

« A notre sujet elle [la conscience] révèle de tristes réalités, à savoir que
nous sommes très souvent rebelles...  Que nous sommes souvent les pauvres
esclaves de l’égoïsme, de l’orgueil, de la sensualité, ...» (p. 44) 

[[La Bible nous dit que nous sommes plus que « souvent » esclaves du péché, nous le
sommes foncièrement (Jean 8).]]

« Chaque peuple a sa vocation et ses aptitudes. — Dans l'antiquité nous
voyons le peuple Grec doué d'aptitudes pour les belles-lettres et les
beaux-arts, qu'il a portés à la perfection, et qu'il a enseignés au monde entier.
Le peuple Romain eut un autre rôle : il fixa les principes du droit, et il les
transmit au reste du monde. Le peuple Hébreu fut le mieux doué au point de
vue moral et religieux, et il demeure sous ce rapport, par ses prophètes, par
son Messie, par ses apôtres, par sa Bible, l'éducateur de l'Humanité.
      « De même chacun des peuples modernes a sa vocation et ses aptitudes,
par lesquelles il concourt, sous le regard de Dieu, au bien de l’Ensemble..
Quand même il ne saurait pas exactement quel est son rôle spécial dans le
développement et le progrès de l'Humanité, il suffit qu’il travaille de son
mieux dans tous les domaines qui lui sont ouverts : religion, morale,
législation, littérature, arts, sciences, agriculture, industrie, commerce,
navigation, pour qu'à la fin il se trouve avoir répondu aux desseins de la

16



P. 98

Providence, et servi non seulement son véritable intérêt, mais celui de toute
la Race humaine. » (pp. 74-75)

[[De sa perspective naturaliste, le peuple Hébreu est considéré comme un peuple parmi
tant d’autres, qui a des prouesses qui lui sont propres, autant que d’autres peuples ont
leurs prouesses qui leur sont propres...  Il est très loin de considérer le peuple Hébreu
comme Dieu en parle dans Sa Parole, comme le peuple de Dieu, distinct, saint, parce que
Dieu l’a déclaré et l’a mis à part, ayant été confié les oracles même de Dieu...  (Lév.
20:26; Rom. 3:2)]]

« Le récit de la chute. — Le récit de la chute dans l’Ancien Testament nous
a été laissé par les premiers adorateurs du Dieu juste et bon, pour nous
représenter comme en un tableau, l'entrée dans le monde du péché d'abord,
puis de la souffrance et de la mort.  Il nous avertit que le premier pas dans
la voie du péché, c'est le doute;  le second, c'est l'incrédulité; le troisième,
c'est la convoitise. L'homme chercha le bonheur et la gloire dans la
désobéissance.* Dès lors, tous les maux fondirent sur lui, et nous verrons
bientôt que par solidarité, sa Race entière fut entraînée dans sa chute. » (p.
81)

[[Il ne présente pas le récit de Genèse 3 comme un fait historique...]]

« Les prophètes. — L'une des apparitions les plus remarquables au sein du
peuple hébreu fut  celle des prophètes. Leur fonction primordiale n’était pas
prédire l’avenir, mais de développer au sein de leur nation une connaissance
de plus en p1us exacte et de plus en plus riche de Dieu, et de son caractère ».
(p. 93)

[[La manière d’introduire les prophètes est très naturaliste, quasiment évolutive : une
apparition très remarquable.  Pourquoi ne pas croire directement que Dieu a envoyé ses
prophètes, et qu’ils ont donné la Parole de Dieu , comme Dieu le dit...?]]

17



CONCEPTION  NATURALISTE ET ERRONÉE SUR JEAN-BAPTISTE

« 3ºA l'égard de Jean-Baptiste aussi Jésus est absolument indépendant.
— Il le considère  il est vrai comme un prophète envoyé de Dieu, « et plus
qu'un prophète » ; toutefois Jean n'est pas arrivé à la pleine lumière
evangé1ique. Il a bien vu que pour entrer dans le Royaume de Dieu il est
indispensable da pratiquer la justice; mais pour lui comme pour les Juifs, le
Royaume est encore un Royaume qui s'établira par un coup de force, qui
transformera les opprimés en oppresseurs, et qui le délivrera, lui Jean, de sa
prison. Il se scandalisa de la manière dont Jésus comprenait sa mission. Il n'a
pas vu que le Règne de Dieu ne s'établit qu'en amenant progressivement tous
les coeurs à la justice, c’est-à-dire à la piété morale, et qu’il consiste
exclusivement dans l'amour de Dieu, dans l'amour du prochain, et dans la
pratique universelle de la solidarité. Il a rapproché les deux idées de justice
et de Royaume de Dieu, et c'est là sa grandeur; il ne les a pas identifiées, et
c’est là sa faiblesse. » (p. 119)

[[Cette conception est si loin de la vérité.  Jean Baptiste est venu pour rendre
témoignage à la lumière (Jésus, le Fils de Dieu, le Dieu incarné) pour que tous
crussent par lui (Jean 1:7) et a introduit le Messie comme l’Agneau de Dieu qui
ôte le péché du monde (Jean 1:29).]]

LE NATURALISME APPLIQUÉ À JÉSUS...

« Il est pourtant inférieur au Père. — En tant qu’homme possédé du Dieu
immanent, il est inférieur au Père. » (p. 134)

[[Jésus n’était pas du tout un homme possédé du Dieu immanent.  Jésus était Dieu,
carrément, et il est devenu chair (Jean 1:1-18).  La différence est totale.  (Voir plus ci-bas
sous Christologie)]]

NATURALISME – NOS ORIGINES ET L’ANCIEN TESTAMENT 
[[Il contredit la Bible (Gen. 1-2), Dieu lui-même (Ex. 20:11) et Jésus-Christ lui-même
(Mat. 19:4) en ne présentant pas les choses comme étant directement suscitées et créées
par Dieu, de la création du monde et de l’univers jusqu’à la création du peuple d’Israël,
etc...  À la place, il parle comme si tout s’est développé peu à peu tout seul, une
conception évolutionniste, humaniste et naturaliste..., et définitivement anti-biblique.]]

18



« Histoire de la terre. – L’histoire de la terre est tragique.  Elle était
autrefois un globe de matières en fusion.  Peu à peu elle se refroidit : les
vapeurs d’eau qui l'entouraient se condensèrent partiellement pour former les
mers.  Puis le va-et-vient des eaux et les érosions de la croûte terrestre ont
rendu possible la formation du sol et la création de la vie. — La géologie,
science relativement récente, voit dans ce qu'elle appelle les Epoques de la
Nature, c’est-à-dire dans la formation du sol, dans l'apparition et dans le
développement de la vie à la surface du globe, la réalisation d’un plan de
transfiguration. Il y a eu sur la terre, avant la création de l'homme, un 
épanouissement progressif de la beauté de la Nature. Le savant s'en rend
compte, et il y assiste émerveillé. Dieu avait préparé le Royaume en vue du
Roi. Dans une scène aussi simple que grandiose, le livre de la Genèse nous
montre toutes les bêtes des champs comparaissant devant leur Roi, et
recevant de lui leur nom.... »   (p. 272-273)

  
« Silence relatif de l'Ancien Testament. — L'Ancien Testament nous dit
très peu de choses sur la vie future. Certains écrivains de ce recueil semblent
même l’avoir ignorée complètement. Ainsi l'Ecclésiaste écrit: ‹ Telle est la
destinée des enfants des hommes, telle la destinée des animaux; leur sort est,
exactement le même. La mort des uns est comme la mort des autres...
l'homme n'a aucune supériorité sur l'animal... Tout va au même lieu... Qui
sait si l'esprit de l'homme s'élève en haut, et si l'esprit de l'animal descend en
bas, dans la terre ? › Job fait illusion à une vie future, mais c'est pour
regretter de n’avoir aucune espérance à ce sujet: ‹ Pour un arbre, il reste de
l'espoir, dit-il; quand on l'a coupé, il reverdit encore... il pousse de nouveau...
Mais l'homme expire; et alors, où est-il ?...II ne se relève pas. › » (p. 261)

[[Faux, voir Job 19:25-26.  Pour ce qui est d’Ecclésiastes, l’auteur parle de la
perspective humaine dans ce que Vincent cite (Ecc. 3:19-21), mais ce n’est pas la
conclusion, qui est que l’homme fera face au jugement de Dieu après sa mort, c’est
pourquoi il devrait craindre Dieu de son vivant (Ecc. 12:15). ]]

« Les derniers écrits de l’Ancien Testament sont de plus en plus affirmatifs.
Toutefois, comme les anciens Hébreux, ni dans leur esprit ni dans leur
langage, n'ont jamais séparé l’âme du corps, et que pour eux l'âme était un
simple attribut de la chair, ils ne pouvaient concevoir la vie future sans une
résurrection préalable. De là vient que nous lisons dans le livre de Daniel :
‹ Beaucoup de ceux qui dorment dans la poussière de la terre se réveilleront,
les uns pour la vie éternelle, les autres pour l’opprobre et pour une infamie
éternelle. Ceux qui auront été intelligents resplendiront comme l'éclat du

19



firmament; et ceux qui en auront amené plusieurs à la justice brilleront
comme des étoiles, pour toujours, à perpétuité. › » (p.261-262)

[[Faux et tordu. Job 19:25-27. Soit dit en passant, il cite à propos de l’opprobre et
l’infâmie éternelle qu’auront ceux qui n’iront pas à la vie éternelle, mais il ne croit pas
cela. ]]

« 2º Le Nouveau Testament affirme que le sort de l'âme n'est point lié
à celui du corps. — Il ne parle plus de l'âme comme d'un simple attribut de
la chair; elle et le corps une dinstinction essentielle, que les corps.  Jésus,
dans une parole célèbre, établit entre elle et le corps une distinction
essentielle, que les prophètes n'avaient pas pu faire... » (p. 263)

BIBLIOLOGIE   
[[Le problème n’est pas juste dans ce qu’il dit (et il y a beaucoup de ça, voir ci-bas),
mais aussi le fait que nul part écrit-il que la Bible est la Parole de Dieu, encore moins
la Parole infaillible et vraie de Dieu.]]

« Les Révélations de Dieu les plus claires et les plus riches que nous ayons
se trouvent dans la Bible. Aussi ce livre est-il depuis longtemps l'instrument
de choix dont Dieu se sert pour amener les hommes à sa connaissance. » (p.
46) 

« L'idée que la Bible nous donne de Dieu se développe progressivement
depuis Abraham jusqu'à Jésus-Christ, et devient peu à peu la plus complète,
la plus haute, la plus pure, la plus sainte qu'il soit possible à l'homme de
concevoir. » (p. 46) 

[[Encore là, il retourne, mème si pieusement, la chose à l’envers, et parle de la Bible
comme étant ce que l’homme conçoit de Dieu – peu à peu aussi complet, haut, pur et
saint qu’il peut en être.  Mais, c’est le contraire, la Bible est la révélation de Dieu à
l’homme.]]

« 4º Les auteurs de la Bible ont été inspirés de Dieu. — Etant donné
l'usage que Dieu voulait faire de la Bible, notre foi en sa Providence nous
oblige à penser qu’il a veillé sur les hommes choisis par lui pour écrire ce
livre, qu’il s’est révélé à eux d’une manière spéciale, qu’il leur a fait faire
toutes les expériences qu’ils devaient décrire, qu’il les a aidés dans
l’expression des vérités dont ils étaient les porteurs, et en un mot qu’il les a
inspirés. La Bible, telle qu’elle se trouve actuellement dans nos mains, est

20



exactement ce que Dieu a voulu qu’elle soit pour accomplir ses desseins de
salut en notre faveur et en faveur de notre Race.  Si elle était différente, elle
serait moins capable d’amener l’homme à la maturité spirituelle où Dieu veut
le faire parvenir. » (p. 49-50)

[[Il se garde de dire que le sens d’inspiration est celui de ce qui est sorti de la bouche
de Dieu (2 Tim. 3:16; Mat. 4:4).  Plutôt, il tourne autour du pot, et limite l’inspiration
à Dieu et son aide envers des hommes dans l’expression des vérités dont ils étaient les
porteurs.  Il tourne encore autour du pot en disant que la Bible est exactement ce que
Dieu a voulu qu’elle soit, ce qu’il peut dire tout en parlant toujours et encore de la Bible
comme étant la parole des hommes, et non celle de Dieu. Il parle comme si la Bible
n’était que la somme de ce que l’humain a écrit quant à Dieu.  Il ne dit jamais que la
Bible est exactement la révélation précise que Dieu voulait donner à l’homme.]]

«  Esther, épisode allégorique de la vie des Juifs au sein de l’Empire perse. »
(p. 52)

« Esaïe, le prophète de la foi, vers 740.  A son livre se sont agglutinés
plusieurs écrits prophétiques anonynmes. » (p. 52)

« Daniel, premier essai allégorique d'une philosophie de l'histoire » (p. 53)

« Jonas, au 4e siècle : allégorie d'une portée évangélique, sur l'étroitesse du
particularisme juif, et l'accession de tous les peuples au salut; » (p. 53)

« Livres Apocryphes. — Nos frères catholiques ajoutent le plus souvent à
l’Ancien Testament un certain nombre de livres que l'on appelle Apocryphes
parce que les Juifs ne les reeonnaissaient pas pour inspirés de Dieu et
canoniques. Quelques-uns d'entre eux, comme la Sapience, l'Ecclésiastique,
contiennent d'excellents préceptes moraux; le premier livre des Maccabées
contient de précieux renseignements historiques; mais les autres livres
apocryphes ne sont que des romans ou des fables. » (p. 54)  

« Un livre allégorique : Apocalypse... » (p. 57)

INSPIRATION – TERME UTILISÉ POUR PLUS QUE LA BIBLE

« À la lecture de la Bible on peut ajouter celle d’autres livres inspirés par
l'Esprit de Jésus-Christ. » (p. 204)

21



[[Sa compréhension de ce qu'est l'inspiration n'est pas biblique car il applique le terme
de l'inspiration à d'autres livres que ceux de la Bible.]]

LES TENTATIONS PAS LITTÉRALES.

« 1N Les pains. — Satan ne manqua pas de lui suggérer des voies plus
faciles. Jésus, depuis longtemps absorbé dans sa méditation, se trouvait avoir
faim. L'ennemi en profita pour lui glisser cette pensée, dans le coeur 
« Puisque tu es le Fils de Dieu, dis à ces pierres de se changer en pains »,
c’est-à-dire : Emploi à ton service personnel cette grande puissance que tu
as reçue pour le service des autres ! ... » (p. 108)

« 2N  Le faite du temple. — Satan ne se tient jamais pour battu. Par
l’imagination il transporte Jésus au faite du temple de Jérusalem et il lui dit
: ... » (p. 109)

« Encore par l’imagination, Jésus se voit transporté sur une hauteur d’où il
pouvait contempler tous les royaumes de la terre... » (p. 110)

SA VISION DE L’HUMANITÉ.   UN TOUT.  UNE ENTITÉ.

«... l'Humanité est maintenant conçue comme un immense organisme vivant,
qui embrasse toutes les générations présentée, passées et futures, et dont les
peuples, les familles et les individus, sont les organes, les membres et les
cellules. » (p. 58)

« Il en est des individus qui composent l'Humanité comme des cellules d'un
corps vivant. Elles se renouvellent et disparaissent après avoir engendré leurs
remplaçantes. Mais ni leur multiplicité ni leur succession n'altèrent l’unité
et l'identité de l'Organisme dont elles font partie. De même ni la multiplicité
des hommes, ni leur succession n'altèrent l’unité et l’identité de
l’Humanité. » (p. 60)

« Il y a pourtant une responsabilité individuelle. Nous verrons plus tard que
Dieu veut sauver l'Humanité entière, et l’amener à partager un jour sa propre
sainteté et sa propre félicité. Mais comme l'Humanité se compose
d’individus doués de liberté et de spontanéité, chacun d’eux est tenu de
vouloir son propre développement moral et spirituel et son propre salut. 
Notre perfection et notre fidélité ne sont pas seulement pour nous-mêmes des

22



biens infinis, elles sont indispensables à la perfection et à la félicité de
l’ensemble dont nous faisons partie, et elles contribuent à la gloire de Dieu
; car elles sont la réalisation de ses desseins bienveillants envers nous et elles
lui permettent de les réaliser envers tous, ‹ L'âme qui s’élève, élève le
monde.› » (p. 60-61)

[[Cette manière de voir l’humanité est faussée, car nul part Dieu traite l’humanité
comme un tout indissociable dans sa destinée.  Même s’il admet un aspect individuel, il
insiste que Dieu réalisera ses desseins bienveillants envers tous, comme on le verra
encore plus explicitement sous la section ci-bas sur l’UNIVERSALISME.  Mais, bien au
contraire, la plupart de l’humanité vont dans la voie qui mène à la perdition, et il y aura
une petite minorité de personnes qui trouveront en Jésus-Christ la voie de la vie éternelle
(Mat. 7:13-14).]]

OEUVRES SOCIALES PUIS L’ÉVANGILE
Vers l’établissement du millénium...  p. 72 et 73
Nos devoirs envers l’humanité.

« Tous solidaires dans la perdition. — Nous sommes tous solidaires de la
Race déchue à laquelle nous appartenons, et solidaires les uns des autres. De
là vient que les enfants souffrent et meurent de l'iniquité de leurs ancêtres,

23



que tout homme nait avec une tendance au mal, et que tous se corrompent et
se perdent les uns 1es autres. Quand l’ignorance ou la folie des gouvernants
déchaîne une catastrophe, les citoyens les plus clairvoyants y sont englobés.
Le crime d'un seul peut replonger la Race entière dans un abîme de
maux. »(p. 89)

« Tous solidaires dans la Rédemption. — Nous verrons plus tard que cette
solidarité de la Race humaine, dont les premières conséquences ont été si
désastreuses pour nous, est destiné à avoir au contraire les conséquences les
plus heureuses et les plus salutaires; car elle rend possible notre rédemption
par Jésus-Christ, qui s'est solidarisé avec nous pour arracher notre Race
entière au péché, à la souffrance et à la mort. » (p. 89)

[[Comme on a déjà vu, Matthieu 7:13-14 contredit ce qu’il dit et son idée que toute
« notre Race » sera arrachée au péché, à la souffrance et à la mort.  En potentiel, oui,
car Christ est mort pour le monde entier, mais en actualité, non, car peu sont ceux qui
acceptent d’être réconciliés à Dieu (2 Cor. 5:17-21; voir aussi Mat. 7:23; 25:41]]

BESOIN DE PARDON

« 3º Besoin d'un pardon personnel. — A cause de nos péchés personnels, de
nos récoltes personnelles contre Dieu, nous avons besoin d'une réconciliation
personnelle avec lui, d'un pardon personnel. Il faut que Dieu, que nous avons
offensé et provoqué, nous pardonne nos péchés, et nous accorde la joyeuse
assurance de son pardon. » (p. 91)

[[Ce qu’il dit ici est bien, mais c’est superficiel quand mis avec tout le reste de ses faux
enseignements.]]

TRINITÉ  –   CHRISTOLOGIE

« La nature, l'histoire, la conscience et surtout la Bible nous disent déjà
quelque chose du caractère de Dieu; mais nous en voulons la révélation
parfaite et totale [la personne de Jésus-Christ] » (p. 91)

« Nous verrons bientôt que le Dieu immanent, pour répondre aux multiples
besoins de l'homme, s'est communiqué dans toute sa plénitude à un
organisme humain, celui de Jésus-Christ, l'a doué du caractère de Dieu, et l'a
fait vivre sur la terre de la vie sainte de Dieu. » (p. 92)

24



[[Absolument faux : Dieu n’a pas doué Jésus-Christ du caractère de Dieu.  Jésus-Christ
est Dieu, et l’a éternellement été (Jean 1:1; 5:26)]]

« Il incarne le Dieu immanent. — L'évangile de saint Jean nous donne
l'impression de sa grandeur et da sa dignité, Incarnation du Dieu immanent
qui s'est identifié avec Lui, il existait avant sa naissance terrestre, avant
Abraham, avant la création du monde.  Il est la Parole, c’est-à-dire le Dieu
qui s'est manifesté en créant, qui s'est révélé aux prophètes, et qui vient
d’En-Haut.  Il est un avec le Dieu transcendant, c’est-à-dire avec le Père.
Aussi bien que lui, il est lumière, il est amour, il est vie, et il communique
la vie. Il fait ce que fait le Père, il parle comme parle le Père.Celui qui l'a vu
a vu le Père.  Tous doivent l'honorer comme ils honorent le Père. Recevoir
le Fils, c’est recevoir le Père, haïr le Fils, c'est haïr le Père. » (p. 133)

« Jésus au contraire voit surtout en Dieu son Père... » (p. 112)

DIFFÉRENCE ENTRE JÉSUS ET LE FILS 

« 1N Son enseignement. — ‹ La vie éternelle, dit-il, consiste à connaître le
seul vrai Dieu, et son envoyé, Jésus-Christ.  Or lui seul, Jésus, connaît et
révèle le Père et le Fils. › » (p. 134-135)

[[Jésus ne révèle pas le Fils; Jésus est le Fils (!).]]

PNEUMATOLOGIE.   
DIEU IMMANENT = DIEU, APPELÉ LE SAINT-ESPRIT.
[[Selon le modalisme de Philémon Vincent, le Saint-Esprit n’est pas une personne divine
distincte de Dieu le Père.  Selon lui, Dieu est plutôt appelé Saint-Esprit quand on en
parle dans son immanence (le fait de se communiquer à l’homme), en contraste avec sa
transcendance. Il enseigne faussement un genre de modalisme unitarien.]].

   Dieu transcendant   – « ... Dieu, comme du Souverain Maître de l’univers... »
(p. 158)

    Dieu immanent – «  Quand nous parlons du même Dieu comme présent
dans ses créatures, leur communiquant l’ordre,
l’harmonie, la beauté, la vie, adaptant chacune d'elles à
la destination qui lui est propre, parlant dans la
conscience, dans l'esprit et dans le coeur de l'homme, ...

25



La Bible l’appelle alors l’Esprit de Dieu ou le Saint-
Esprit. » (p.158-159) 

« Le travai1 ultérieur du Dieu immanent, agissant comme Esprit de vérité,
consiste à développer sans cesse dans l'Humanité la foi et la conscience,
c’est-à-dire la religion morale, et pour cela de nous révéler de plus en plus
le caractère de Dieu, et la transformation que le nôtre peut et doit subir. » (p.
159) 

« Etudions maintenant comment l’action du Dieu immanent, ou Esprit de
Jésus-Christ, se manifeste ... » (p. 186)

« Il s’est donné à nous comme Père, par sa Providence attentive; il s'est
donné à nous comme Fils pour se révéler à nous tel qu’il est... » (p. 201)

« Il s’est donné comme nous comme Esprit Saint ... » (p. 202)

« En Jésus vivait le Dieu immanent, éternel, ... » (p. 232)

[[Non.  Il distingue Jésus de Dieu qui vivait à l'intérieur, et aussi par ceci enseigne le
modalisme, qui est un faux enseignement.]]

UNIVERSALISME & l’Humanité (H majuscule)

« Si chaque âme veut bien le prendre pour Sauveur et pour Seigneur, il
deviendra tôt ou tard le Roi du monde... » (p. 136) 

« ... Car le Royaume de Dieu doit englober un jour la Race humaine tout
entière sauvée, réconciliée, sanctifiée, vivant dans l’adoration, la
reconnaissance, la justice, la fraternité, le bonheur. La famille de Dieu se
reconstituera sur la terre par le Règne universel de l’amour. » (p. 143)

« Sa mort expiatoire avait fait de lui le représentant et l'incarnation de
l'Humanité repentante, revenue à Dieu, réconciliée. En sa personne en
effet l'Humanité a subi volontairement la conséquence de ses rébellions,
et elle a réparé ses fautes. » (p. 149) 

« 5° En ressuscitant Jésus, Dieu nous garantit que Jésus est pour nous, et
pour tous les hommes éternellement, ce qu’il a été pour les gens de son
temps » (italiques originales) (p. 153)

26



« 2º Jésus est le Roi de l'Humanité. — Il la représente, il la protège et il la
gouvernera. Il la représente. — La Race autrefois entièrement déchue,
aujourd'hui en voie de relèvement, de sanctification et de glorification, a
maintenant un représentant dans le ciel, sur le trône même de Dieu.‹ Nous
sommes assis dans les lieux célestes en Jésus- Christ, › dit saint Paul. En lui,
Dieu voit déjà l'Humanité réconcilié, et son coeur ne connait plus pour elle
que l'amour et le pardon. » (p. 155)

« Il la protège. — Il est auprès de Dieu notre intercesseur et notre avocat. 
Sans cesse il obtient de Dieu pour notre Race et pour chacun des individus
qui la composent de nouveaux secours, de nouvelles faveurs. » (p. 155)

« L'Humanité est un seul et unique organisme dont tous les membres sont
solidaires : ils peuvent se perdre ou se sauver les uns les autres. Adam par
son péché nous a tous perdus; Jésus, par son sacrifice et sa vie sainte nous
a tous sauvés. » (p. 237)

« Fêtes, excursions, solennités, réunions religieuses de toute nature. — Tout
ce qui développe en l'homme la sociabilité, la fraternité; tout ce qui crée des
liens de confiance et d'affection entre les membres de la famille de Dieu, est
conforme à l’Esprit du Christ, et voulu de lui. 
   Ces cérémonies proclament l’ardent solidarité de Jésus avec tous les
membres de la Race humaine, c’est-à-dire l’amour infini du Père céleste pour
chacun de ses enfants sans aucune exception. » (p. 240) 

« Jésus s’étant solidarisé avec la Race entière, la Race entière est au bénéfice
de son oeuvre de salut. » (p. 271) 

[[Faux: Ce qu’il dit sur l’unité de la « race Humaine » est totalement contraire à ce que
la Bible enseigne.  La Bible enseigne clairement qu’il n’y a qu’une race humaine, certes,
mais que dans cette race, il y a ceux qui sont les enfants de Dieu parce qu’ils auront été
rachetés par la foi, et ceux qui ne le sont pas, dû à leur incrédulité.  Il y en a (beaucoup
même) à qui Jésus dira: « Je ne vous ai jamais connus, retirez-vous de moi, vous qui
commettez l’iniquité  » (Mat. 7:23), et encore, selon Mat. 25:41, « Retirez-vous de moi,
maudits ; allez dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses anges ».]]

27



P. 148  – La conversion en terme
d’accepter de reconnaître la solidarité que
nous avons avec Christ n’est pas la
conversion biblique (2 Cor. 7:10; Actes
26:20).

LA CONVERSION 

« Dans les milieux où la Bible,
et spécialement la vie et le
sacrifice de Jésus sont connus,
l'Esprit de Vérité peut
perfectionner en l'homme son
travail éducateur, et l'amener
jusqu’à la conversion et au
salut. » (p. 187)

L’HOMME UN ROBOT ?
« L’Esprit de Dieu produit en nous

la foi qui sauve. » (p. 188)

« Ce changement radical qui
s’opère dans mon coeur et dans ma
vie, c’est la conversion.  Je suis né
de nouveau; je suis une nouvelle
créature. » (p. 189)

[[La foi, c’est l’homme qui fait confiance que Dieu sauve, par grâce (Eph. 2:8-9).  La foi,
c’est ce que Dieu commande aux hommes (de pair avec la repentance, Marc 1:15), ce
n’est pas Dieu qui le fait pour l’homme.]]

LA CONVERSION EN DOUCEUR, SANS QU’ON LE RÉALISE.

« La conversion n'est pas toujours un drame. — Une personne qui a
toujours vécu dans un milieux chrétien, qui a toujours entendu parler du
péché, de la mort rédemptrice de Jésus, du pardon de Dieu, et qui n'a jamais
douté de l'enseignement biblique sur de tels sujets, peut arriver par un
progrès inconscient à la pleine et joyeuse assurance du salut. Sa conversion
n'aura été que le passage insensible de la simple croyance à la foi vivante. 
Mais d'une façon ou d'une autre, insensiblement ou tragiquement, tout
homme doit se, convertir. ‹ Si un homme ne nait de nouveau, a dit Jésus, il
ne peut voir le Royaume de Dieu. › » (p. 189-190)

28



[[La conversion (Act. 26:20), au sens vrai et biblique, ne se fait pas en douceur, peu à
peu, sans qu’on le réalise, et sans qu’on se repente de ses péchés, principalement de son
incrédulité vis-à-vis du Seigneur et Sauveur Jésus-Christ (voir Jean 16:9).  Jean 5:24
parle d’écouter la Parole de Christ et de croire en Dieu qui l’a envoyé, pour passer de
la mort à la vie.  On ne peut pas se repentir, puis placer sa confiance en Dieu sans en
être conscient.  Il faut consciemment admettre notre perdition, puis l’invoquer, placer
notre foi en Dieu qui sauve (Rom. 10:9-13).  C’est pourquoi Paul parle du moment où
l’on a cru (Rom. 13:11)]]

PAS DE DÉPRAVATION TOTALE

« Si cette nature animale existait seule en lui, l’homme serait l'esclave de la
chair, il serait une simple brute. Mais le Dieu immanent a travaillé en nous
de telle sorte, que malgré la chute, nous avons conservé quelque chose de
notre gloire originelle. Nous avons donc, outre notre nature animale, une
nature supérieure, une nature spirituelle. A celle-ci appartiennent les
croyances intuitives en Dieu, en notre haute destinée, en l'assistance que
Dieu nous offre pour les réaliser. A elle aussi appartiennent la conscience
morale, la connaissance et l’amour du bien, du beau, du vrai, et les
généreuses aspirations qui font la noblesse et l'utilité de la vie. » (p. 191)

[[Ceci ne concorde pas du tout avec le portrait que la Parole de Dieu nous donne de
l’homme naturel (voir Rom. 1-3; 1 Cor. 2; Tite 1:15-16;  etc)  De par la grâce générale 
de Dieu, et sa patience envers les hommes, l'homme n'est certes pas toujours à la pire 
expression possible du péché, mais la dépravation totale de l'homme est clairement ce
que la Bible enseigne (Rom. 7:18; Col. 1:21).]]

LES « MOYENS DE GRÂCE »
 – L’HOMME QUI AIDE DIEU... –  L’OBÉISSANCE, LECTURE DE LA
BIBLE, PRIÈRE, ETC.

« Nous appelons moyens de grâce les moyens que nous pouvons et devons
employer pour faciliter en nous l'oeuvre de la grâce de Dieu, c’est-à-dire
pour aider l'Esprit du Christ, qui est en nous, à modeler notre caractère sur
celui du Christ. » (p. 194)

« ... Le plus important et le plus puissant de ces Moyens de grâce, c'est
l'obéissance.  On ne saurait exagérer ni les conséquences heureuses de

29



l'obéissance pour la transformation de notre caractère, ni les conséquences
désastreuses de la désobéissance. » (p. 194)

[[Faux : la grâce n’est pas du tout donnée moyennant notre obéissance, etc. (Rom. 11:6).
C’est offert en pur don, à ceux qui se confient en Dieu – c’est par la foi.  Dans son
développement sur l’importance de l’obéissance et la gravité de la désobéissance, il
continue dans ce que nous citons ci-bas, sous la prochaine section.]]

LA PERTE DU SALUT 

« S'il ne se hâte pas de revenir à Dieu humilié, repentant, et de ressaisir, par
la foi en Jésus, le pardon que Dieu lui offre encore, il se met sous le coup de
la sentence prononcée bien des fois par Jésus-Christ, et qui est l'une des lois
du Royaume de Dieu : ‹ A celui qui n'a pas, ›  c’est-à-dire qui n'utilise pas les
dons reçus de Dieu, ‹ cela même qu’il a lui sera ôté. › » (p. 195)

[[Il implique la perte du salut pour celui qui continuerait dans la désobéissance.  Quand
on enseigne la possibilité de perdre son salut, c’est qu’enfin de compte notre salut
dépend sur nous, de notre persévérance, de notre continuation dans l’obéissance, et ça,
c’est une fausse croyance, un faux-évangile.]]

LE BUT DE L’ÉGLISE: PRÉPARER LE ROYAUME / INTRODUIRE LE
ROYAUME

« La Mission de l'Eglise est donc de continuer sur la terre, sous 1'impulsion
du Christ toujours vivant, l'oeuvre du christ, c’est-à-dire non seulement de
peupler le ciel des rachetés de Jésus mais de préparer sur la terre le Royaume
de Dieu, le règne de la Justice et de la Fraternité. » (p. 221)

« Elle doit faire connaître Jésus, et toutes les révélations divines aux enfants
qui naissent dans son sein.  Elle doit montrer à tous ceux qui souffrent, soit
parmi ses membres, soit dans le monde, la compassion agissante de Jésus.
Elle doit nourrir les pauvres, soigner les malades, consoler les affligés.  Elle
doit gagner autour d'elle, et jusque dans les pays les plus lointains, de
nouvelles âmes à Jésus-Christ. Elle doit influencer toute la vie sociale de
chaque pays et de l'Humanité, et préparer le Règne de Dieu sur la terre. » (p.
226-227)   

30



« Distinction entre l’Eglise et le Royaume de Dieu – L’Eglise, par la
solidarité qui unit ses membres, par leur amour mutuel, et par leur amour de
Dieu, réalise en petit l’idéal social de Jésus.  La distinction qu’il faut faire
entre elle et le Royaume de Dieu, c’est que l’Eglise est à la fois ce Royaume
en formation, et l’instrument par lequel Jésus le forme et l’établit sur la terre. 
Quand l’Eglise aura conquis à Jésus l’Humanité entière, elle se confondra
avec le Royaume de Dieu.  Alors se trouvera réalisé ici-bas, dans toute son
ampleur et dans toute sa beauté, l’idéal social de Jésus : la Famille désunie
de Dieu sera reconstituée dans l’amour. » (p. 228)

[[Ce portrait de ce qui arrivera ne coïncide pas du tout avec ce que dit la Bible (Voir.
Mat. 7:13-14; 2 Thess. 1:7-10; Luc 18:8; Mat. 24:12); aussi le but de l’Eglise est d’être
témoin de Jésus-Christ aux perdus, et de convier les hommes à se repentir et à croire au
Fils de Dieu; c’est aussi de baptiser les croyants et de leur enseigner tout ce que Christ
a prescrit, Mat. 28:19-20.]]

« L’église... pour instituer des oeuvres d’éducation ou d’assistance
sociale... » (p. 231)   

« Certains hommes se croient chrétiens, et pourtant ils ne se joignent à
aucune Eglise. Ils peuvent être chrétiens sous d’autres rapports, mais sous
celui-là, ils ne le sont pas. » (p. 249)

« Travailler pour l’Eglise, c’est travailler dans l’Esprit du Christ, et comme
l’Eglise est l’instrument par lequel Jésus-Christ établit le Règne de Dieu sur
la terre, c’est travailler à la vaste reconstitution de la Famille de Dieu,
jusqu’à ce que Dieu soit tout en tous. » (p. 252)

« Domaine social –  Nous assistons également à la rénovation de la société. 
Bien des iniquités séculaires ont presque disparu ; le meurtre des enfants,
l’asservissement de la femme, le duel judiciaire, la torture, les persécutions
religieuses, l’esclavage.  Les autres disparaîtront : la guerre étrangère et la
guerre civile, la violence sous toutes ses formes, l’oppression de l’homme
par l’homme, l’accaparement des richesses, le paupérisme, tout ce qui est
égoïsme, injustice, haine, l’alcoolisme, l’impureté, tous les vices n’auront
qu’un temps.   Un jour l’Esprit de Jésus, Esprit de justice et de Fraternité,
aura transformé tous les hommes : Jésus sera devenu le Sauveur de chacun
et le Sauveur de tous.  Il inspirera les relations des individus et des peuples,
il dictera partout ses lois, il établira ses institutions, il réglera nos moeurs, il
sera l’arbitre des nations.  Les hommes s’étonneront d’avoir tardé si

31



longtemps d'avoir tardé si1ontemps à pratiquer la justice intégrale et la
fraternité. Ce sera le règne de Jésus sur la terre. » (p. 255)

[[Ce que M. Vincent enseigne est faux, car le but de l’Église n’est pas d’améliorer la
société en vue d’amener le Royaume.  C’est plutôt de faire des disciples, en prêchant « la
repentance et la conversion à Dieu, avec la pratique d’œuvres dignes de la
repentance. » (Act. 26:20).  Cette mission amènera à aller jusqu’au bout du monde avec
l’Évangile, mais ça ne deviendra pas populaire et ça sera de loin rejeté par la majorité,
et à la fin, très, très peu de gens suivront le Seigneur, qui dit:  « Et, parce que l’iniquité
se sera accrue, la charité du plus grand nombre se refroidira.» (Mat. 24:12) et « Mais,
quand le Fils de l’homme viendra, trouvera-t-il la foi sur la terre ?» (Luc 18:8).  Non,
l’Eglise n’introduira pas le Royaume de Dieu sur terre, définitivement pas...]]

LE SORT DES PÉCHEURS QUI MEURENT DANS L’IMPÉNITENCE.

« Une nouvelle occasion de salut. — Bien des chrétiens en effet se basent
sur l'enseignement du Nouveau Testament pour espérer qu'il reste encore, au
pécheur qui meurt dans 1’impénitence, une occasion de salut.  Que le
méchant soit jugé, condamné, châtié, la conscience et la Bible l'exigent. Mais
elles exigent aussi que le châtiment ne soit pas un acte de froide vengeance :
elles ne lui reconnaissent une valeur morale et bienfaisante que s'il est un
moyen pédagogique d'amener l’amélioration du coupable.[Héb. 12:4-10] 
L’Amour infini, le Dieu Père des hommes se sert du châtiment comme d'un
moyen d'éducation. Il ne punit le méchant que pour son bien, pour lui rendre
sensible sa déchéance, pour l’instruire des dangers plus grands auxquels il
s'expose, pour produire en lui la repentance, et pour l'amener confus et
soumis aux pieds de Jésus-Christ, son Sauveur, et ‹ le Seigneur des morts et
des vivants ›.[Rom. 14:9-10] » (p. 270)

[[Faux.  M. Vincent ne tient pas compte de nombreux passages où Dieu avertit d’une
condamnation éternelle ceux qui refusent de se repentir et de pleurer sur leurs péchés
(e.g. Es. 57:15-21; voir aussi Apoc. 20:11-15).  Il contredit carrément Dieu qui parle de
vengeance dans Esaïe 63:1-6 (voir aussi Deut. 32:35; Ps. 94) et invoque terriblement la
fausse logique de mettre l’amour de Dieu sur la ligne, comme si Dieu ne serait pas
amour s’Il agirait par vengeance sans donner d’occasion de salut après la mort.  Bien
au contraire l’amour de Dieu est si grand de par le fait qu’Il a offert le salut à tous, et
le fait de préférer les ténèbres à la lumière et de refuser Dieu et l’expression de son
amour en Jésus est justement ce qui est si grave et justifie la sainte vengeance d’un Dieu
si bon (Héb. 10:28-31).  

De plus, en se référant à Hébreux 12:4-10, M. Vincent applique à tort le principe de
châtiment éducatif à tous, quand Dieu spécifiquement ne l’applique qu’à ceux qu’Il

32



reconnaît comme Ses fils en contraste avec ceux qui ne sont pas les siens.  Si le roi David
avait une haine justifiée et parfaite des méchants qui haïssaient Dieu, c’est parce que
Dieu lui-même affirme une haine, même éternelle, pour Esaü et Edom (Mal. 1:3-4) qu’Il
prend en exemple pour leur méchanceté.  La méchanceté de fonds, comme l’explique
Jean 3:19-20, est de fondamentalement « préférer les ténèbres à la lumière » et selon
Héb. 10:29, de tenir « pour profane le sang de l’alliance » et « outrager l’Esprit de
grâce ».  Si les méchants ont haï Dieu sans cause (Jean 15:24-25, sans cause parce que
Dieu dans sa grande bonté leur offrait le moyen de salut), Dieu, Lui, de son côté à une
vraie cause, éternelle et juste, d’haïr ce qui est irrémédiablement haïssable.  Dieu aime
la justice et haï l’iniquité (Héb. 1:9)]]

« D'après l'apôtre saint Pierre, les contemporains de Noé, qui avaient
repoussé sa prédication, et qui périrent pendant le déluge, purent entendre
plus tard la prédication de Jésus et se convertir. ... — Saint Pierre nous dit
ailleurs expressément que ‹ l'Evangile a été annoncé aux morts › — Puisque
1es victimes du déluge, ainsi que d'autres hommes, ont eu le privilège
d'entendre après leur mort les appels de l'Evangile et de pouvoir y répondre,
comment croire que la même faveur n'est pas offerte à tous ceux qui ont eu
le malheur de mourir dans l'impénitence ? » (p. 270)

 
[[Encore terriblement faux.  Encore ici, M. Vincent prend des textes hors-contexte pour
leur faire dire le contraire.  Il n’est pas spécifié explicitement dans 1 Pierre 3:19 ce que
Christ a proclamé aux esprit en prison, mais le contexte de Pierre (voir 1 Pierre 4:17-18)
et du reste de la Bible ne nous permet absolument pas de conclure qu’Il leur a prêché la
bonne nouvelle en vue de leur permettre de se repentir et d’être sauvés, bien au
contraire.  Proverbes 1:25-32, Luc 16:19-31, entre autres, sont catégoriques sur ce point.
La proclamation de Christ aux esprits en prison aurait tourné probablement autour du
thème de Sa victoire (cf. 1 Cor. 15:54-55), et du sceau de la condamnation justifié du
prince de ce monde (Jean 12:31; 16:11) et de tous ceux qui, de par leur incrédulité, sont
sous son pouvoir (2 Cor. 4:3-4). De plus quand Pierre a dit au chapitre 4, verset 6, que
l’évangile était prêché au mort, il parlait clairement dans le contexte de personnes qui
étaient spirituellement mortes et non pas physiquement mortes.  M. Vincent tord le sens
des Ecritures pour enseigner son faux-évangile de deuxième chance après la mort.]]

« Certes un jugement, une condamnation et un châtiment attendent les
coupables qui ne se sont pas repentis. Il y aura pour eux ‹ les ténèbres du
dehors ›, ‹ des pleurs et des grincements de dents › ; mais Jésus ne dit nulle
part que leurs souffrances ne finiront jamais. Il parle d'un ‹ feu éternel › ;
mais il faut voir sous ce feu une image des convoitises inassouvies et des
passions, qui continueront de consumer l'âme de certains pécheurs. Ce feu
aura justement pour effet de ‹ faire périr › l'âme et de la détruire. ‹ Le ver qui
ne meurt point ›, c'est le remords qui ronge l'âme sans repos ni trêve, jusqu’à

33



ce qu'elle demande et obtienne son pardon, ou qu'elle soit entièrement
détruite. ‹ Le châtiment éternel › dont Jésus parle aussi, sera la destruction
de l'âme. » (p. 269)

 
[[Faux: Jésus dit à bien des places que leurs souffrances ne finiront jamais: Apoc. 14:11;
Et la fumée de leur tourment monte aux siècles des siècles ; et ils n’ont de repos ni jour
ni nuit, ceux qui adorent la bête et son image, et quiconque reçoit la marque de son
nom.  Apocalypse 20:10  Et le diable, qui les séduisait, fut jeté dans l’étang de feu et
de soufre, où sont la bête et le faux prophète. Et ils seront tourmentés jour et nuit, aux
siècles des siècles.  Marc 9:48 ... où leur ver ne meurt point, et où le feu ne s’éteint
point.  Juste dire que ce n’est pas ce que ça veut dire ne change pas le sens de ce que
Jésus a dit.]]

ANNIHILATIONNISME  

« Certaines âmes périront. — Il faut pourtant prévoir le cas où le pécheur,
mort dans l’impénitence, abuserait jusqu'au bout de sa liberté pour
persévérer dans son impénitence. Son âme alors, de plus en plus séparée de
la Source de toute vie, se matérialiserait définitivement, et périrait sans
recours. Tel sera le sort de tout homme qui pêche contre le Saint-Esprit.
Jésus nous dit: ‹ Il ne lui sera jamais pardonné, ni dans ce monde, ni dans le
monde à venir. › Jésus n'aurait pas parlé d'un pardon dans le monde à venir,
si aucun pardon n'existait plus alors; mais il n'en existera pas pour quiconque
blasphème contre l'Esprit. Son coeur, décidément fermé à la vérité, ne
connaîtra jamais la repentance et le salut. L'entière destruction d'un tel
homme est assurée. — Et tel est aussi le sort réservé à Satan et aux anges des
ténèbres; car il n'y a de salut pour personne, en dehors de la repentance et de
l'union avec Jésus-Christ. » (p. 271)

[[La fausse logique de M. Vincent est déroutant : Jésus affirme qu’il ne lui sera jamais
pardonné, ni dans ce monde, ni dans le monde à venir, non pour dire que ça sera
possible normalement à être pardonné dans le monde à venir, mais pour confirmer la
perdition éternelle qu’il connaîtra.]]

34



POINTS PLUTÔT SECONDAIRES ET VARIÉS.

RELATIVISME / OPINIONS

« L'exemple de saint Paul est célèbre : il ne se permettait pas d'imposer à
l'Eglise de Corinthe sa manière de voir. » (p. 229)

[[Ce n’était pas du tout une question de manière de voir personnel qui motivait Paul...]]

1 COR. 13, TIRÉ HORS CONTEXTE

[[M. Vincent applique 1 Cor. 13:12-13 au ciel, et non pas à la complétion de la
révélation de Dieu (p. 266).  Mais c’est impossible, car au ciel il n’y aurait pas
de foi et d’espérance.  Ces choses demeurent , passé le temps où le parfait sera
venu (la complétion de la Parole de Dieu), et que les langues cesseront, et les
dons de prophéties et de connaissances seront abolis.]]

DON DES LANGUES – CHARABIA, LA COMMUNICATION
D’ÉMOTIONS...

« Les émotions subjuguaient le fidèle, au point de ne lui permettre que
desparoles entrecoupées, des exclamations, des soupires, des gémissements,
des interjections, et il fallait un chrétien d'expérience, qui eût le don
« d’interpréter le parler en langue », pour expliquer au public sous l’empire
de quelle émotion spéciale se trouvait son frère. » (p. 226).

35



CONCLUSION

Quand on lit pour soi-même les enseignements de M. Philémon Vincent dans son
Manuel de religion chrétienne, on peut comprendre comment il comble en
quelque sorte le fossé entre l’arrière-plan trés évangélique et biblique de ses
parents avec le modernisme et naturalisme de son éducation théologique.  Mais
c’est un fossé qui ne peut être comblé sans en perdre la nature du vrai évangile. 
On peut faire de très belles paroles, et certes Philémon Vincent en a écrit
beaucoup dans sa passion que les gens aient « une relation avec Jésus-Christ »,
mais si la Bible n’est pas l’autorité absolue de ce que Dieu lui-même dit – la
Parole même du Dieu vivant –, si elle n’est que simplement la parole des
hommes, le message qui en ressortira sera faussé dans son essence.  C’est
pourquoi, il n’est pas surprenant que M. Vincent dévie de ce que la Parole de
Dieu enseigne sur la nature même de Dieu, du Père, du Fils et du Saint-Esprit.
Il dévie sur les origines des choses, sur la nature humaine et sur celle de
l’humanité dans son ensemble; il dévie quant à la nature de la repentance et de
la foi, et établit des Moyens de grâce qui tordent ce que Dieu des choses.  Il dévie
quant aux conséquences éternelles de ne pas se repentir et croire en Christ de son
vivant.  De file en aiguille, l’évangile est remplacé en bout de ligne par un
message bien religieux, pseudo-chrétien, naturaliste et humaniste.

Ce qui est d’autant plus triste, c’est le manque de vigilance dans les églises
baptistes de ce temps-là et de celles qui en ont découlé depuis.  Même si la
plupart des églises n’ont pas suivi M. Philémon Vincent dans toute sa manière
d’enseigner, le fait qu’ils ne l’ont pas décrié pour sa manière fondamentale de
tordre l’évangile, mais l’ont accepté largement en tant que prédicateur de
l’évangile révèle un inclusivisme, un relativisme, tout autant insidieux que
destructeur, qui est venu à faire que le sel du christianisme qu’il y avait dans ces
milieux a depuis longtemps perdu sa saveur. 

Cette manière d’être inclusif de tels faux enseignements en même temps que de
professer croire la vérité de l’évangile, révèle une façon de croire sans croire.   

Pasteur Raymond
www.EgliseBibliqueBaptisteMatoury.fr
www.EBBMatoury.fr 

36

https://eglisebibliquebaptistematoury.fr/wp-content/uploads/2026/01/manuel-de-religion-chretienne-philemon-vincent-annotee.pdf
http://www.EgliseBibliqueBaptisteMatoury.fr
http://www.EBBMatoury.fr

